
Guerre de classes et révolte nativiste

Ou comment les civilisations se retournent


EUROPOS


Les empires finissent toujours par se retourner contre leur souche 
fondatrice


Quand une civilisation décline, l’élite en vient à haïr sa propre 
démographie centrale : l’empire pré-moderne prédateur, tout comme le 
système international moderne, ne se contente pas d’« opprimer » 
(déplacer, transformer en simple ressource humaine) sa périphérie ou 
son extérieur ; il finit par s’attaquer à son propre cœur. Le corps 
pathologique ou dégénéré ne parvient plus à vivre en harmonie avec 
lui-même ni avec les autres ; il se cannibalise, certaines parties du 
corps politique deviennent de plus en plus parasitaires et hostiles aux 
autres.


Telle est ma thèse.

Précisons les termes. Le « noyau » (core) désigne les pays où 
s’accumule la richesse, par opposition à la « périphérie », vers laquelle 
on délocalise la production et d’où l’on tire une main-d’œuvre bon 
marché. 


Différents pays occupent différents échelons dans la division 
internationale du travail, même si chaque société est elle-même 
stratifiée. Le « noyau » d’un système international comprend ce 
qu’Arnold Toynbee appelait le « prolétariat interne » (que nous pouvons 
appeler la « démographie centrale ») : ceux dont les ancêtres ont bâti 
les institutions et le capital autour desquels le système s’est initialement 
développé.


Aliénation


Arnold Toynbee, dans Une étude de l’histoire (je souligne) :


« Lorsqu’une minorité créatrice dégénère en minorité dominante qui 
tente de conserver par la force une position qu’elle ne mérite plus, ce 
changement provoque… la sécession d’un prolétariat qui n’admire plus 
ni n’imite ses maîtres et se révolte contre sa servitude… Ce prolétariat, 
lorsqu’il s’affirme, est dès l’origine divisé en deux parties distinctes. Il y 



a un prolétariat interne, prosterné et récalcitrant, et un prolétariat 
externe au-delà des frontières qui résiste désormais violemment à 
l’incorporation…


La nature des effondrements de civilisations peut se résumer en trois 
points :


– une faillite du pouvoir créateur chez la minorité,


– un retrait correspondant de la mimésis de la part de la majorité,


– et, par conséquent, une perte d’unité sociale dans la société tout 
entière. »


Je soutiens toutefois que ce retrait de la mimésis ne se produit pas 
seulement parce que la classe dirigeante devient oppressive. Le 
prolétariat interne y est poussé parce qu’il est transformé en bouc 
émissaire par l’élite dirigeante.


À strictement parler, le terme « prolétariat » ne s’applique plus vraiment 
aux conditions modernes : l’ouvrier contemporain a plus que ses 
« proles » (ses enfants) ; de plus en plus, il a surtout des biens de 
consommation et de moins en moins d’enfants. Laissons donc la 
terminologie de côté, sauf pour préciser que, si pour Toynbee le 
prolétariat interne existe à l’intérieur d’une civilisation et l’externe à 
l’extérieur, je veux utiliser ces termes pour désigner les classes 
moyennes et ouvrières au sein du noyau du système international et 
dans sa périphérie. Les deux se trouvent à l’intérieur du système (même 
si le « noyau » est de plus en plus transformé en « périphérie » à mesure 
que le système se retourne). Il serait plus juste de parler de 
« travailleurs du noyau » et de « travailleurs périphériques ».


Le prolétariat interne du système international hérite d’une identification 
à l’État (une allégeance générationnelle remontant à l’époque où son 
pays n’était pas encore impérial) ; il est plus conformiste, plus socialisé 
par la culture de l’élite, plus prêt à consentir des sacrifices pro patria.


La logique de l’histoire – une certaine dynamique prévisible – travaille 
cependant à aliéner l’ordre établi des « prolétariats internes » et 
réciproquement.




Ceux-ci ont bénéficié d’un niveau de vie supérieur à celui des 
« prolétariats externes » parce qu’ils habitent le noyau du système 
international. Ils seront donc perçus comme un fardeau, une inefficacité 
à remplacer par un prolétariat externe prêt à travailler pour moins cher.


On trouve une description frappante de cette dynamique dans les Vies 
parallèles de Plutarque, lorsqu’il expose les conditions qui menèrent à 
l’ascension puis à l’assassinat de Tiberius Gracchus, dont la carrière 
politique visait à redonner des terres aux anciens citoyens-soldats 
romains après que leur travail eut été remplacé par des esclaves 
étrangers et leurs propriétés accaparées par de riches oligarques.


L’importation de main-d’œuvre étrangère peut aussi réduire la cohésion 
sociale nationale. En 2020, une fuite de courriels a révélé qu’Amazon 
utilisait une « carte thermique » du risque syndical dans sa filiale Whole 
Foods (Business Insider). L’outil évaluait la probabilité de 
syndicalisation magasin par magasin et concluait que la faible diversité 
ethnique, surtout dans les zones défavorisées, augmentait fortement le 
risque. Plus la diversité était élevée, plus la probabilité de formation de 
syndicats diminuait. On retrouve le même schéma à la fin du XIXe et au 
début du XXe siècle aux États-Unis, où les exploitants de mines de 
charbon recrutaient délibérément des mineurs d’origines très diverses 
pour empêcher leur organisation face à des conditions de travail 
infernales.


Par ailleurs, le prolétariat interne est l’héritier de traditions, d’institutions 
et d’une identité dont la logique est en décalage avec la recherche 
d’efficacité économique dans un système international de plus en plus 
intégré, ou qui privilégient simplement leur propre vision de la « société 
bonne », devenue inopportune pour la classe politique. Celle-ci avait 
autrefois besoin d’églises, de conseils communautaires locaux forts, 
etc., pour maintenir l’ordre ; avec l’apparition des médias de masse, 
des innovations administratives et des nouvelles technologies, ces 
structures paraissent non seulement superflues, mais de plus en plus 
comme un obstacle, un anachronisme. Bien entendu, ce rejet des 
identités héritées s’appliquera aussi à la main-d’œuvre importée, mais 
le pari est que, déracinée et recomposée en une force de travail 
diverse, cette nouvelle classe atomisée adhérera à des valeurs reçues 
d’en haut, socialement fabriquées.


Mais une haine particulière est réservée au prolétariat interne par la 
classe politique et par ceux qui s’alignent sur elle (la fameuse classe 



professionnelle-gestionnaire, réelle ou aspirante, le département RH de 
la société, dont nous reparlerons). La baisse du niveau de vie 
provoquée par la concurrence avec la main-d’œuvre à bas salaire et 
l’attaque contre l’identité héritée tendent à susciter une dissidence 
politique au sein de la démographie centrale.


La stratégie élitiste devient alors biface (elle structure souvent la 
politique partisane) :


1.  Créer des crises alternatives pour détourner l’attention du prolétariat 
interne ;


2.  Mettre en place des soupapes rhétoriques pour faire croire que ses 
problèmes sont pris en charge.


La première évite la mobilisation politique, la seconde tente de la dévier 
(notre culture « se transforme en vapeur », comme l’écrivait Marx, mais 
assez lentement pour que les grenouilles ne remarquent pas que l’eau 
chauffe).


Politique de la crise perpétuelle

Concentrons-nous sur la création de crises alternatives de diversion.


Si la démographie centrale veut réagir efficacement à son expropriation 
politique (baisse du niveau de vie, remplacement démographique, etc.), 
elle doit rejeter les crises sur lesquelles la classe politique fonde sa 
légitimité et qui sont mobilisées pour créer un sentiment d’urgence 
devant lequel les griefs du prolétariat interne paraissent secondaires.


La révolte du prolétariat interne est le plus facilement canalisée loin de 
ses implications radicales lorsqu’une pression écrasante est exercée. 
Les conditions critiques contre lesquelles cette démographie réagit 
peuvent être remplacées par une crise (fabriquée ou réelle mais 
opportunément détournée) : changement climatique, Covid-19 et 
campagne de vaccination, menaces étrangères, etc.


John Ralston Saul, dans La Civilisation inconsciente (conférence dont le 
titre a inspiré celle où ce texte a été présenté), voit à juste titre le 
discours légitimateur – qu’il appelle « idéologie » – comme reposant sur 
des prescriptions apparemment techniques face à des crises objectives 
et incontestables.




« Ils n’offrent que deux choix – pas plus. Et ces deux choix n’en sont 
qu’un seul. Accepte l’idéologie ou péris. Rembourse la dette ou fais 
faillite. 


Nationalise ou crève de faim. 


Privatise ou tombe en décrépitude. Tue l’inflation ou perds tout ton 
argent. Nous souffrons de cette maladie du “ou bien… ou bien…” 
depuis longtemps. »


Plus précisément, Ralston Saul met le doigt sur l’utilisation du « temps 
comme arme », c’est-à-dire l’urgence, la crise :


« Peut-être faut-il ajouter une opposition essentielle à la liste : 
l’acceptation du temps contre la peur du temps. L’idéologie utilise le 
temps comme arme. Elle joue sur nos peurs inconscientes de la mort 
ou de cesser d’exister. Elle gratte indirectement ces peurs en 
transformant le temps en épouvantail récurrent des aspects les plus 
pratiques de la condition humaine. Le temps est limité. Il n’y a pas de 
temps à perdre. »


Pour contrer la stratégie élitiste, il faut donc constituer un cadre dans 
lequel la préoccupation initiale de la démographie centrale et sa 
conscience émergente en tant que sujet politique deviennent la crise 
dominante, grâce à une élite indépendante et montante (la « minorité 
créatrice » de Toynbee – même si nous nous éloignons ici pas mal de 
Toynbee).


Le désir comme arme


Psychologiquement, cela passe par la délégitimation du discours 
dominant et de sa hiérarchie des crises. En Occident, on observe un 
triangle girardien très particulier du désir imitatif qui maintient et 
renforce les arrangements existants. René Girard montre que nous 
désirons souvent un objet parce que d’autres le désirent ; nos désirs 
sont imitatif, modelés par un modèle dont la jouissance de l’objet nous 
le rend désirable, ce qui mène souvent à la rivalité – frustration qui doit 
être détournée sur un bouc émissaire.


Le prestige social repose toujours sur certains marqueurs, dont celui de 
se préoccuper des « bonnes » choses (les « signaux de vertu »). 
Aujourd’hui, le statut est attribué à ce que Barbara et John Ehrenreich 



ont appelé la Classe Professionnelle-Gestionnaire (Professional-
Managerial Class, PMC), terme qu’ils ont forgé à la fin des années 1970 
:


« Nous définissons la Classe Professionnelle-Gestionnaire comme 
composée de travailleurs mentaux salariés qui ne possèdent pas les 
moyens de production et dont la fonction principale dans la division 
sociale du travail peut être décrite comme la reproduction de la culture 
capitaliste et des rapports de classe capitalistes. »


Barbara Ehrenreich résumait ainsi l’idée :


« Il y a une vraie différence entre ceux qui passent leur temps à dire aux 
autres quoi faire… et ceux qui font le travail qu’on leur dit de faire. Cela 
devient une différence entre travail manuel et travail intellectuel, mais 
cela charrie un poids énorme – je le vois tout le temps, le mépris, 
surtout chez les gauchistes diplômés, pour les Blancs de la classe 
ouvrière. »


L’aspirant à la PMC est le produit d’une surproduction d’élites : trop de 
diplômés à qui on a promis qu’un diplôme, le progressisme et le 
multiculturalisme leur assureraient reconnaissance, argent et une 
société meilleure. Le modèle oppressif (contrairement au père ou au 
mentor) propose toujours au sujet une fausse voie pour réaliser son 
désir – parfois le statut même du modèle. La PMC a longtemps cru 
qu’un diplôme universitaire, le progressisme et le multiculturalisme lui 
apporteraient la reconnaissance, l’argent et la bonne société (on 
retrouve la même idée quand les États-Unis vendaient le libre-échange 
comme recette de prospérité pour ouvrir les marchés des autres pays, 
alors qu’eux-mêmes s’étaient enrichis derrière de hauts droits de 
douane). Au-delà de Toynbee, c’est ainsi que l’on distingue la minorité 
créatrice de la minorité oppressive : la première propose une voie qui 
satisfait la mimésis, la seconde vous ment (bien sûr, ce ne sont que des 
types idéaux, l’histoire est plus compliquée).


Il faut donc un bouc émissaire pour que la PMC ne se révolte pas 
contre une structure qui rend son emploi superflu ou, plus souvent, 
pour que l’aspirant-PMC ne décharge pas sa frustration sur ceux dont il 
envie le statut et les conditions matérielles.

Le bouc émissaire est l’adversaire idéologique (souvent rural ou 
ouvrier). En incarnant les vieilles identités héritées, il est présenté 
comme un frein au progrès – le progrès signifiant un accomplissement 



toujours futur, toujours différé. Ici, le bouc émissaire est le passé 
imaginé, le plouc, le bouseux, le white trash, etc. (dans le contexte 
américain). C’est exactement le prolétariat interne, désormais perçu 
comme l’étranger ultime (remarquez le langage raciste). 


De même qu’il existe un désir de se conformer au discours dominant, la 
conformité sociale repose aussi sur la détresse ou le dégoût provoqués 
par le bouc émissaire. On peut donc imaginer un second triangle 
girardien inversé :


Le noyau démographique devient extérieur au système, il est expulsé 
en tant que bouc émissaire. C’est la tendance dominante chez la classe 
politique occidentale depuis quelques décennies.


En pratique, l’émancipation individuelle du passé – par exemple en 
érodant l’homogénéité culturelle ancienne – ne fait qu’accroître 
l’instabilité que les aspirants-PMC recherchent : importation de main-
d’œuvre immigrée bon marché et principe implicite selon lequel les 
salaires n’ont pas besoin de permettre à un jeune couple de fonder une 
famille – la reproduction d’une population existante n’est pas un sujet 
de politique publique, mais le PIB, oui.


Interférences


Quel rapport entre le bouc émissaire girardien et la politique de la crise 
perpétuelle (le « temps comme arme » de Ralston Saul) ?


Si la crise est un incitant externe à consolider le corps politique, le bouc 
émissaire est présenté comme un subversif, cause de vulnérabilité 
interne (complice de despotes étrangers – Poutine derrière chaque 
populiste de droite, selon les médias de gauche mainstream). Et si la 
crise est interne, le bouc émissaire en est l’agent. 


Pensons à la « crise climatique » et à la façon dont médias et politiciens 
ont présenté les (avortées ou aujourd’hui dormantes) révoltes du 
prolétariat interne incarnées par les manifestations d’agriculteurs et de 
routiers en Europe et au Canada il y a quelques années. Ces gens 
protestaient parce que la hausse du prix du carburant ruinait leur vie ; 
les médias les ont dépeints comme les agents du réchauffement 
climatique, refusant de sauver la planète par la réglementation 
européenne, etc.




De son côté, le noyau rebelle doit structurer une crise alternative 
convaincante, un appel à l’action et un capital social correspondant (qui 
existe toujours à un certain degré, il y a toujours des courants sous-
culturels qui célèbrent l’élément dépossédé).


Toynbee décrit ce processus comme la création d’une « Église 
universelle », source spirituelle et doctrinale de cohésion et de 
résistance pour le prolétariat interne. À la tombée de l’Empire romain 
d’Occident :


« Nous avons décrit les créateurs de l’Église chrétienne comme le 
prolétariat interne, et les créateurs des bandes guerrières barbares 
comme le prolétariat externe. »


Le phénomène est proche de ce que Patricia Crone, spécialiste des 
religions, appelle l’émergence de « prophètes nativistes » : des leaders 
charismatiques qui réinventent et armalisent l’identité de leur peuple, 
généralement sur un mode « religieux », pour repousser un noyau 
impérial. 


« La modernisation – qu’elle concerne les armes, la technologie, la 
croissance économique ou les idées religieuses, qu’elle soit consciente 
ou non – consiste essentiellement à adopter la pensée que l’on prête à 
la société la plus puissante du moment afin de la rattraper ou du moins 
de lui résister. »


Là où Crone parle de « modernisation », nous parlerions du désir de 
continuer à jouir de la prospérité apportée par la mondialisation sans en 
subir les ravages (atomisation sociale, etc.). Elle poursuit :


« Une réponse courante consiste à s’approprier certains traits de la 
société dominante tout en affirmant bruyamment la supériorité de la 
tradition autochtone : l’appropriation n’implique pas des sentiments 
amicaux, et l’hostilité n’empêche pas l’emprunt. »


Cruciellement, les prophètes rebelles ne renoncent pas au désir de 
progrès, de prospérité, etc. (une révolte politique a intérêt à utiliser ces 
désirs plutôt que de les nier). L’objet girardien du désir reste en un sens 
inchangé, mais la rivalité avec le modèle est autorisée à se développer, 
et un nouveau modèle digne d’imitation émerge (les ancêtres, un passé 
idéalisé, le prophète lui-même – plus il est lointain, mieux c’est). Les 



réflexions de Crone nous aident à délimiter la « sécession » du 
prolétariat chez Toynbee, le « retrait correspondant de la mimésis ».


Comme Toynbee, Crone met en avant la « spiritualité » qui accompagne 
souvent la révolte politique comme nécessaire pour canaliser le désir 
(ce qui est parfaitement cohérent avec Girard), mais elle souligne le 
« nativisme », un certain appel romantique au passé et à l’identité 
locale, comme particulièrement mobilisateur. Je pense que c’est 
essentiel.

Techniquement, elle décrit ce que Toynbee appellerait des « prolétariats 
externes » (son étude porte sur les Perses et autres dans un empire 
dirigé par les Arabes), mais je soutiens que, dans les phases tardives 
de civilisation, le prolétariat interne est devenu externe, rendu étranger 
dans sa propre patrie – littéralement aliéné, rendu autre. Même la 
culture « officielle » tend à faire des conditions marginales ou 
minoritaires de la société (préférences sexuelles, origines ethniques) 
ses protagonistes. Le système se retourne.


Ce qui vient ensuite


Ce que nous appelons aujourd’hui « multiculturalisme » est le corps qui 
se retourne, la phase finale, auto-cannibale, du déclin civilisationnel. 
L’opposé de ce désordre est la fédération hellénique supranationale 
idéale de Platon dans Les Lois. Éric Voegelin, dans L’Âge 
œcuménique :


« le cours de l’histoire doit être compris comme une avancée de la 
civilisation dans le temps à travers les inventions et les arts, 
l’amélioration des transports et les découvertes, l’augmentation et la 
densification de la population jusqu’au point où des peuples 
culturellement homogènes en habitat contigu apparaissent comme des 
unités distinctes dans l’histoire. »


Par conséquent,

« un ordre noétiquement [intellectuellement et spirituellement] 
satisfaisant n’est possible que si l’unité en question est réellement un 
ethnos culturel et non un assemblage d’anciens peuples maintenus 
ensemble par une puissance conquérante comme dans le cas perse ; la 
population d’un empire œcuménique multi-civilisationnel n’est pas un 
ethnos qui pourrait s’organiser en fédération de cités paradigmatiques 
[l’idéal platonicien]. »




Ce que Voegelin appelle l’« ordre noétiquement satisfaisant » de Platon 
– le retour à un sentiment primordial de la « société en forme 
cosmologique… vécue par ses membres comme une partie 
analogiquement ordonnée du cosmos divinement ordonné » – est 
exactement le but, l’intuition politique et l’imagination, l’idéal véritable 
de l’« Église universelle » de Toynbee et des « prophètes nativistes » de 
Crone. C’est à cela que doit mener la révolte du prolétariat interne 
aliéné, si elle doit avoir de la valeur. 


Bien sûr, cette « Église universelle » et ces « prophètes nativistes » 
peuvent n’être que des exemples de la « seconde religiosité » de 
Spengler, où la religion n’est qu’une pose culturelle et politique, souvent 
au service du césarisme (phase pénultième du cycle spenglerien). Mais 
pas nécessairement. Et même quand c’est le cas, beaucoup de bien 
peut en sortir.


Le César de Spengler réabsorbe la finance et l’intelligentsia dans l’État 
pour préserver une version de la tradition politique et juridique 
originelle. Cela semble aujourd’hui plus difficile encore que dans les 
exemples historiques qu’il étudie. Finance, services de renseignement 
et médias de masse – que je considère comme les trois vrais pouvoirs 
actuels (le fameux « État profond ») – sont souvent plus gros que l’État 
et peu digestibles par lui. Si l’on suit la carte spenglerienne, nous 
semblons passer non pas du sprawl sans frontières de la Civilisation à 
la solidité étatique du Césarisme, mais directement à la dissolution de 
la Barbarie. Pourtant, le sécessionnisme social de Toynbee reste 
pertinent, même si le césarisme de Spengler ne l’est pas encore (un 
retrait réussi de la mimésis par une classe sociale pourrait modifier les 
conditions politiques au point de permettre la capture des institutions).

Je partage le point de vue d’Éric Voegelin selon lequel l’effondrement 
qui mène, par exemple, de la villa esclavagiste romaine au village 
médiéval n’est pas une sortie de l’histoire (la « Barbarie » de Spengler) 
mais un accomplissement de ce qui précède (le Moyen Âge européen 
réalise l’Âge d’or d’Auguste ; Virgile s’accomplit dans l’ethos médiéval 
européen, comme l’a vu T.S. Eliot). Alors, comment opérer la 
transition ? Comment garder les fruits de l’avancement technique tardif 
de la civilisation sans nous désintégrer ? Comment abandonner le 
navire impérial sans nous noyer ?


Si le prolétariat interne veut résister à son déclin programmé, il lui 
faudra une « minorité créatrice » (nativiste, prophétique) capable de 
redéfinir ce qui est désirable et ce qui est urgent. La classe politique 



exerce son pouvoir en partie par le désir mimétique et les crises 
fabriquées ; une élite alternative doit attaquer ce quasi-monopole en 
créant de nouveaux attracteurs culturels qui réorientent le désir imitatif 
vers une autre vision de la société bonne.


De tout ce qui précède, nous concluons que le projet d’une telle élite 
montante comporterait :


– une dimension spirituelle ;


– un cadrage alternatif du désir et de la crise ;


– une voie vers la prospérité au lieu du bouc-émissairisation ;


– le refus d’accepter un César (un sauveur politique) qui n’aurait pas 
vraiment rompu avec la logique économique du système ;


– la compréhension de la nation et de son intégrité comme base de la 
politique, et de l’immigration de masse comme symptôme de 
décadence (le retournement du dedans-dehors), que nous pouvons 
appeler « nativisme ».


Un trait intéressant de la dissolution est qu’elle tend à produire ses 
propres structures de solidification, non seulement en galvanisant une 
réaction, mais aussi en créant des problèmes dont les solutions 
permettent une réaction plus efficace. Prenons l’exemple de la 
blockchain et de Bitcoin qui résolvent le « problème des généraux 
byzantins » ou du double dépense : on voit le nœud local d’un réseau 
émerger comme un corps puissamment cohérent au cœur même de ce 
qui était censé être l’avant-garde du capitalisme global déterritorialisant 
(Nick Land l’a exploré). Le renversement des vérificateurs tiers ne nous 
livre pas à une entropie homogène finale (« c’est dans le péril que 
réside la puissance salvatrice », écrivait Hölderlin, cité par Heidegger). 
Un exemple simple : les nouveaux médias permettent aux récits 
dissidents de proliférer bien plus facilement qu’à l’ère pré-Internet.


C’est l’heure des prophètes, des semeurs d’insatisfaction, des 
visionnaires d’âges d’or, des créateurs de culture, et de l’usage créatif 
des technologies mêmes qui font fondre les 7/7

formes antérieures.




Sécession d’avec la classe politique, sécession d’avec le désir 
systémique, cela exige de l’imagination politique, des visions et des 
cadrages alternatifs.


Il n’y a pas de retour en arrière, ou plutôt : le retour est toujours 
recréation.


https://

open.substack.com/pub/europos/p/

class-war-and-nativist-revolt?r=4kz27j&utm_medium=ios




https://x.com/Galadriell__/status/1991425285720359044/photo/1



